## 第一课 两条道路

## 热身

请描述你过去对神的看法,这些看法从过去到如今有什么改变吗?

## 两条道路

这世界上有许多的生活方式、哲学与宗教,但圣经上说我们只有两条道路:

「箴言 4:18-19」但义人的路好像黎明的光,越照越明,直到日午。恶人的道好像幽暗,自己不知因什么跌倒。

现在的你就是过去的道路带领你能抵达的结果。你对现在这个结果满意吗?你想要了解一条不同的道路吗?而你现在正站在选择的岔路口。

## 义人的路

义人的路并非关于遵守许多的规矩、做出让人喜欢的行为,加入一些高尚的组织,或者维护普世的道德标准;而是关于跟随一个特别的人,也是神:耶稣。

「约翰福音 14:6」耶稣说:"我是道路、真理、生命"

我们跟随谁,将会决定我们活出怎样的生命、成为怎样的人以及前进的方向。耶稣是道路、真理、生命。跟随祂,祂带领我们的道路将不同于以往,而是更好的一条道路,这路上有我们干渴的内心所需要的一切。你愿意为你的人生选择一个更好的带领者吗?

「以赛亚书55:8-9」耶和华说:"我的意念非同你们的意念,我的道路非同你们的道路。天怎样高过地,照样,我的道路高过你们的道路,我的意念高过你们的意念。

圣经说我们只有两条道路:跟随或不跟随基督。

跟随耶稣即是,从原本我们的道路上离开,选择跟随耶稣,让祂成为我们生命的带领者。

这并非指你对生活失去选择或不再继续努力工作,而是指在生命的每个方面,你选择听从祂的带领。

#### 罪人的路

相对于义人的路是跟随耶稣,那么罪人是跟随谁呢?是我们自己。

「创世记3:4-5」蛇对女人说:"你们不一定死,因为神知道,你们吃的日子眼睛就明亮了,你们便如神能知道善恶。"

撒旦魔鬼诱惑我们成为我们自己的神,自己来决定什么是对错。

过去的生命中,我们就凭着自己的经验、学识和感觉做一个又一个决定。也许这看起来没什么问题,但看看新闻报道,就能发现许多的伤害与犯罪,是由自我定义的善恶观或者一种极为强烈的感觉而促发的。

我们习惯于凭借我们有限的认知和感觉而做出判断「"我感觉这是对的所以我这样做""我觉得他们是错的,应该……""我感觉自己受到背叛,所以我要……"」。然而一个人的年岁有限,最多不过百年,所见所闻所感,皆为有限。事实上伟大的科学家们也都承认自己的渺小。若我们凭着自己的判断来生活,最终都会伤人伤己。那么能凭着有限的认知来确保自己的道路与判断是正确的吗?答案是,不能。

## A. 人的局限性



即使站在前人的肩膀上,我们也无法完整地认识这个世界。一件事从不同角度,不同关系上看,会有不同的结果与判断。那么当所有人都认为自己为正义时,只能引发矛盾与争战,这也是撒旦魔鬼想看到的。

「约伯记38:4」我立大地根基的时候,你在哪里呢?你若有聪明,只管说吧!

与我们不同,神从天地万物被造之前就存在,并且祂创造了我们所了解的一切,祂是无限的。在祂那里有所有的答案,不管你的疑惑是什么。

当你与神产生关系,就像是联通了一条隐形的管道。祂无限的智慧与能力,就顺着这管道流向到你里面,让你生命的每个方向都不再单薄,不再依靠自己的有限,而是进入祂的无限。

### B. 人是有罪性的

在我们信耶稣之前,都是罪人。

我们大多数人都认为自己是善良智慧的人,你若对一个人说"你是个罪人"时,他都不会无动于衷,或愤怒或羞愧。因为从本性来说,人人都有罪性「罗马书3:23世人都犯了罪,亏缺了神的荣耀。」而伴随着罪性,人里面的罪恶感会告诉人们,犯罪并非是结束,早晚自己会承担相应的后果,因为「按着定命,人人都有一死,死后且有审判。——希伯来书9:27/。

法律所规定的罪行(杀人、偷盗等)都是由罪性转化成的。罪存在于没有得救的人的心里,变成罪行,就伤害了别人。

「马太福音15:19」因为从心里发出来的,有恶念、凶杀、奸淫、苟合、偷盗、妄证、谤讀。

由此我们知道,人并非因犯罪才是罪人,而因是罪人才会犯罪。

## 第三条路?

「希伯来书9:27」按着定命,人人都有一死,死后且有审判。

为了避免被审判,人自己开创了许多别的宗教理念,例如修炼、轮回或自己

成神等等。但这些依旧是依靠人自己的力量,并没有脱离原有的局限性与罪性,反而是越发背离神的救赎,选择自我荣耀与自我救赎。然而一个已经在下坠的人,如何拯救自己呢?这样的宗教理念,都是谎言。

「以赛亚书43:11」唯有我是耶和华,除我以外没有救主。 「以弗所书4:5」一主,一信,一洗。

世上唯一的永恒道路是基督耶稣,再也没有其他的拯救。

## 总结

每个人都在追随某个人、某样物或某个理念。所以选择相信什么,走什么道路是我们生命中的一个重要问题。当你选择相信耶稣,便是选择了与上帝恢复关系,走在祂的义路上,脱离人的有限与罪性。

「申命记 30:19-20」我今日呼天唤地向你作见证,我将生死、祸福陈明在你面前,所以你要拣选生命,使你和你的后裔都得存活;且爱耶和华你的神,听从祂的话,专靠祂,因为祂是你的生命,你的日子长久也在乎祂。这样,你就可以在耶和华向你列祖亚伯拉罕、以撒、雅各起誓应许所赐的地上居住。

世上只有上帝是唯一的真神,再也没有其他的拯救。

恭喜你,当你选择相信耶稣基督并接受他成为生命的救主时,就是离开了曾经以自我为中心的道路,来到了公义的道路上,你生命的带领者不再是自己,而是万有的神——耶稣基督。

## 讨论

- 1. 你曾经跟随的是什么?现在跟随的是什么?你愿意相信并跟随基督耶稣吗?
- 2. 对比义人的路与罪人的路。
- 3. 神希望你的生命是怎样的光景?彼此祷告。

## 第二课 你是新造的人

## 热身

在你的理解中,神是怎样的呢?用3个词来描述。

## 新的生命

「哥林多后书5:17」若有人在基督耶稣里,他就是新造的人,旧事已过,都变成新的了。

当你决定相信并跟随基督耶稣,你就是一个新造的人了。这不是指肉体的再生,而是说"从肉身生的就是肉身,从灵生的就是灵。"「约翰福音3:6」是指灵的重生。你重生的部份是你的灵,接受永远的生命,就是神的生命、神的本性。

## 这代表了什么呢?

- 1. 耶稣基督已经替你付了一切罪的代价,包括你曾经以及未来的所有罪的过犯;即是说,你的灵已经完全洁净了,你在灵里已经是一个义人,神看你为全然无过的。"旧我"已死,现在活着的是一个新造的人!不管你的过去是怎样的,从你信主的那一刻起,你就已经和过去的生命告别,世上再没有一个"旧的某某某",只有你作为基督徒的身份存在,一个新的生命!
- 2. 你的负罪感与愧疚感也已经同钉十字架,不再辖制你。以后的生活中当你再跌倒时,你可以大声宣告,基督耶稣已经替我背负了罪与负罪感,我不受情绪的影响,我可以有新的开始与希望。

3. 你里面开始有了神的本性。

所以当你了解我们是这样的新造的人后,就可以告别过去,拒绝自己/别人用旧有的眼光看你,而是时常思考神是怎么看你的,并且拥抱你全新的生命与自由。

### 灵魂体

神是三位一体的,其实我们也是:

「帖撒罗尼迦前书5:23」愿赐平安的神亲自使你们全然成圣。又愿你们的灵与 魂与身子得蒙保守,在我们主耶稣基督降临的时候,完全无可指摘。

我是一个灵,拥有一个魂,居住在一个身体里。

#### 重生的灵

灵就像是一个国王,是最高级的,能命令且影响魂和体。灵是与神沟通、连接超自然领域的媒介,我们的良心就是灵的声音。当你决志信主后,你的灵就与神有了连接,通过灵你能明白神的意念并且与圣灵交流。因为你接受主耶稣基督为你的救主,现在你的灵已经重生,与罪性断绝,如同耶稣基督的灵一样洁净完全的了,并且这个事实将永不改变。

神会借着我们的灵光照我们,引导我们。

「箴言20:27」人的灵是耶和华的灯,鉴察人的心腹。

神不是借着我们的思维或感官来引导我们,而是通过我们的灵。有时我们努力从思维层面分析理解一件事物,凡事都要争出一个理,但是圣经并没有说神通过理论或思维来带领我们。而是通过灵,来与我们交流,来让我们领悟。所以我们要关照我们的灵,它是灵魂体中最重要的部分。时常用神的话语来喂养它,就像你用世界的食物喂养你肉体一样,让它长大成熟。

## 魂的拯救

魂就像是一个将军,听从灵的命令,影响体的行为。魂包括我们的思想、情

绪、知识与潜意识。因为我们的魂是向世界敞开的,所以会受到世界上各种声音、文化的影响。相对于灵的完全洁净,我们的魂还存在一些"盈余的邪恶"「雅各书 1:21 」。这些盈余的邪恶会使我们犯错和跌倒,体现在我们的错误的思维和生活习惯上。

「雅各书1:21」所以,你们要脱去一切的污秽和盈余的邪恶,存温柔的心领受那所栽种的道,就是能救你们灵魂的道。

那么,如何拯救我们的魂呢?就是多读和默想神的话语,用祂的话语和思想更换我们旧有的思想。当人的思想被神的道更新后,他的魂就可得救或苏醒。是神的道拯救了我们的魂,使我们心意(思想)更新,使我们的魂苏醒。所以每个基督徒当追求通过学习神的话语,来更新自己的思想和习惯,让魂一天新似一天,更新变化。

#### 叫身服我

体就像一个小兵,完成灵的命令,并受魂的影响。体包括我们的身体和五感。你现在的身体与成为新造的人之前并无分别。我们要学习的是让里面新造的人掌管自己的肉体:

- 1. 不要让你的肉体(感觉或欲望)掌管你,而是要用里面的灵来管理肉体,让灵带领你,顺服良心的感动,不要让感觉带领你,不要活在感觉、自然的领域中「罗马书12:1」。
- 2. 我们要活出基督耶稣的样式,就是不仅要信,且要行。我们是神影响世界的渠道,我们的身体就是去成就神的旨意的器皿。「阅读雅各书2:14-26」没有行动的信心是死的。所以我们信目行,就能成就最美好的事。
- 3. 我们的身体也是珍贵的圣灵的殿,圣灵内住在我们里面,所以我们要好好地对待自己的身体,保守自己,预备成为神合用的器血。

「哥林多前书6:19」岂不知你们的身子就是圣灵的殿吗?这圣灵是从神而来, 住在你们里头的;并且你们不是自己的人。

「约翰三书1:2」亲爱的兄弟啊,我愿你凡事兴盛,身体健壮,正如你的灵魂兴盛一样。

## 总结

- 1. 你是一个新造的人,你的罪和负罪感已经与耶稣基督同钉十字架。
- 2. 你的灵已经重生,是一个新造的人了,神的生命和本性在你的灵里面,神要借着你的灵引导你。
  - 3. 你的魂的拯救是一个过程,你的心意要被神的话语更新。
  - 4. 你的体需要服从灵的带领而不是感觉的带领,并且行出信心。

#### 讨论

- 1. 你所有的罪和羞愧感都已经被基督耶稣担当了吗?这对你的生活有什么影响?
- 2. 你怎样理解我们也是三位一体的灵魂体?哪个部分你最需要成长?为彼此祷告。
- 3. 请在本周学习约翰福音 1-3章,记下亮光和疑惑,带着疑问学习接下来的课程。

## 第三课 认识神

## 热身

在读经中有什么疑惑吗?

不同于其他宗教,我们的父神,一直期待着与我们建立亲密的关系。事实上,基督教并不是一门宗教,而是一段与神的无与伦比的美好关系。当你选择相信 祂的那一刻起,你们便有了关系。现在让我们来认识这位神/朋友/家人,以及你与祂之间的美好关系。

## 三位一体的神

我们的神是三位一体独一的真神,有三个位格:圣父、圣子、圣灵。

## 圣父

属肉体的你有一位在地上的父亲(血亲),而属灵的你有一位在天上的父亲, 他(们)按照自己的形象创造了你,那就是你的天父。他同样也是这个世界的创造主。(阅读创世纪1章)

「哥林多前书 8:6」然而我们只有一位神,就是父,万物都本于他…… 「马太福音 7:9 -11」你们中间谁有儿子求饼,反给他石头呢?求鱼,反给他蛇呢?你们虽然不好,尚且知道拿好东西给儿女,何况你们在天上的父,岂不更把好东西给求祂的人吗?

我们在地上的父亲,或许有各种各样的不完美,但是我们的天父是完美的。(你和生父的关系好吗?你对生父的看法会影射到你与天父的关系上吗?)不要让

你对生父的固有印象影响了你对天父的认知。祂是公义、仁爱、善良的,祂一直期待着你能认识祂,从而恢复你们之间爱的关系。祂对你没有别的要求,只需要你像孩子一般信任祂、爱祂。

#### 创造天地

(阅读创世纪1章,神创造的天地是怎样的光景呢?神将管理万物的权柄交给了谁?)

神用祂的话创造了世界,起初一切都是美好的,没有朽坏。然而如今我们生活的时代,面临许多环境污染与资源枯竭等问题,这与神创造天地的时候已经相去甚远。是什么让这样的朽坏发生的呢?是罪。

创世纪1:28-30,神按照他们自己的样式造人,即是说人有着神的美好的本性,没有诡诈,也不衰败,并且神将管理世间万物的权柄交给了人(亚当),让人治理全地。这是极大的信任与爱。

(阅读创世纪3章)然而当撒旦(利用蛇)用谎言欺骗夏娃后,在明知神的嘱咐的情况下,亚当和夏娃都违背了神,做出自认为更好的选择,相信了撒旦的话,吃了分别善恶树的果子。在那一瞬间,罪进入了亚当和夏娃的生命(果子本身不是罪,不信神而选择相信撒旦/自己便是罪),此后所有人都带有罪性了。而在属灵的领域,撒旦借着人,掌管了世界,因此世界也开始变得腐朽,人心变得复杂。人慢慢失去了神的本性,生活在被撒旦欺骗的光景中,自己成为了自己的神,就像是信主之前的我们。(信主前,你生活的光景如何?是在谁的影响之下呢?)

## 天父的心愿

虽然人背叛了神,但是神并没有放弃人,相反祂有一个伟大的计划,能够让人与祂自己和好。与祂和好,便是天父的心愿。

「马太福音18:12-14」一个人若有一百只羊,一只走迷了路,你们的意思如何?他岂不撇下这九十九只,往山里去找那只迷路的羊吗?若是找着了,我实在告诉你们:他为这一只羊欢喜,比为那没有迷路的九十九只欢喜还大呢!你们在天上的父也是这样,不愿意这小子里失丧一个。

我们每一个基督徒,曾经都是走失的羊羔,是神把我们一一找回。事实上,虽然看起来是我们主动相信了神,实际上是神一直没有放弃我们,祂使用各样的方法和人对我们说话/爱护/引导。(在你信主前,有经历过神的体验吗?)

## 圣子

耶稣是完全的人,也是完全的神。祂是圣子,也是神的一个位格。曾经的世界一个义人也没有,人没有办法靠着自己的努力来到神的面前,因为人人都有罪性。为了能够完成天父的伟大计划,让人与神和好,圣子耶稣基督来到我们中间。

「约翰福音1:14」道成了肉身,住在我们中间,充充满满地有恩典,有真理。我们也见过祂的荣光,正是父独生子的荣光。

但那时人因罪已经与神隔绝,而想要解决罪的问题,需要有人为此附上极大的代价,人才能从罪中脱离,恢复与天父的关系。而这个代价,必须要一个全然无罪的人来完成,才有成效。

耶稣做了什么来解决罪的问题呢?(阅读约翰福音19-20章)

耶稣因为我们的罪,被钉死在十字架上,而后第三天复活。祂一次性解决了所有罪的问题,这不仅包括那个时代的人,也包括现如今的我们,以及将来的人(神超越时间与空间)。耶稣本不用死,因为祂是唯一洁净无罪的人,但是因为神爱世人,情愿舍了祂的独生子,也不愿人一直活在罪与死亡的辖制。(曾经有人像基督耶稣一样这样为你舍己吗?)

## 唯一的道路

「约翰福音14:6」耶稣说:"我就是道路、真理、生命;若不藉着我,没有人能到 父那里去。

耶稣的复活有着极大的意义,这代表着祂不仅付清了罪的代价,还战胜了死亡,而死亡就是罪的果子。罪的代价乃是死,这里的死,不仅指的是肉体的死亡,也是灵的死亡。

基督徒的肉体仍将朽坏,因为肉体属于世界,但我们的灵已经因为相信耶稣基督的原因,得着永生。耶稣基督为我们开辟出了一条唯一通向天父的道路。当你承认基督耶稣是你的救主,就是将你生命的主权交给了神(注意这是让我们从魔鬼手中脱离,并且恢复了我们原本的权柄),并且与神建立了爱的关系,你被迁入了神的家中,你成为了神的儿女。

## 圣灵

「约翰福音14:16-17」我要求父,父就另外赐给你们一位保惠师,叫祂永远与你们同在,就是真理的圣灵,乃世人不能接受的。因为不见祂,也不认识祂;你们却认识祂,因祂常与你们同在,也要在你们里面。

圣灵不是一种能量或感觉, 他是神独立的一个位格, 他从起初就存在。当耶稣基督离开世界回到天上后, 圣灵从天上来到我们中间,继续成全耶稣基督的工作。圣灵是一名保惠师, 给我们安慰保护、引导陪伴、增添能力、教导真理。

当你重生得救的那一刻起,圣灵就内住在了你里面。我们可以与圣灵交流,并且发展亲密的关系。当你在生活中遇到困难,便可以与圣灵交流,你不再是独自焦虑地面对一切,祂会将我们需要的能力带给我们,这样我们可以更好地实现我们的呼召,同时更好地完成主的计划与旨意。

「罗马书8:26-27」况且,我们的软弱有圣灵帮助,我们本不晓得当怎样祷告,只是圣灵亲自用说不出来的叹息替我们祷告。鉴察人心的,晓得圣灵的意思,因为圣灵照着神的旨意替圣徒祈求。

此外,圣灵还会用说不出的叹息为我们祷告;推开我们身体上、意念上、信心上的软弱;挪开生活上的障碍;从急难当中营救我们;给予我们指引、智慧,并且教导我们正确地理解真理;让我们有超自然的能力行使神迹奇事等等。所以圣灵既是我们亲密的朋友,也是我们的保惠师。当圣灵对我们说话时,我们需要顺服。

(在你重生得救后,是否经历过圣灵?这是怎样的经历呢?)

「罗马书8:6 | 体贴肉体的就是死,体贴圣灵的乃是生命平安。

但就像我们长期不和一个朋友联系,就会变得生疏一样。如果我们时常忽略圣灵的声音,或者不与圣灵交流,那么心也会和圣灵疏远,对圣灵的声音变得麻木迟钝。那么就算圣灵在对你大声说一些非常重要的话,你也无法听见。所以我们需要体贴圣灵,珍惜这个朋友,常常与祂对话。

圣灵如何对我们说话呢?

- 1. 圣灵做内在的见证: 当你对一个决定犹豫不决, 圣灵会像一个"法官"一样, 为你做见证, 如果圣灵支持你做一件事, 你会感到由内而来的平安, 这平安就是"见证"的表现。
- 2. 圣灵将启示告诉你的灵,再通过内在的声音让你知道。(如果你的思绪繁杂,则不容易听到自己灵的声音)
- 3. 此外,一些特别时候圣灵也会通过其他方式对我们说话,例如异梦、肉耳能听见的声音等。

## 被圣灵充满/受圣灵的洗

当你获得新生,圣灵就已经内住在你里面了,但这并不表示你已经被圣灵充满了。重生得救后接着在灵里不断成长的经历在圣经中称为"被圣灵充满/受圣灵的洗",即是基督徒在信心中成长,而后被赐予属灵的能力。圣灵的充满是每个渴慕神的基督徒,都可以得到的(使徒行传1:4-5)。

被圣灵充满的其中一个表现就是能说"方言"。

「使徒行传2:1-4」五旬节到了,门徒都聚集在一处。忽然,从天上有响声下来,好像一阵大风吹过,充满了他们所坐的屋子;又有舌头如火焰显现出来,分开落在他们各人头上。他们就都被圣灵充满,按着圣灵所赐的口才说起别国的话来。

方言并不是指的家乡话,而是神赐给你一种特有的与祂单独沟通的语言,就像一个直接通往神的私人号码。方言祷告是极有能力的,超越了我们的思维、

情绪和感觉,它是直接用灵与神沟通。当你感觉到有方言要从你的嘴里出来的时候,不要拒绝它,去接受,并且不断说,慢慢熟悉它直到能流利地使用它祷告。

此外,被圣灵充满的表现还有能看见异象、行使神迹奇事、说预言、翻方言、祷告有非凡的能力、更清晰地与神同工等等。但需要注意的是我们需要寻求的是神,而不是奇特的经历。

我们每个人都应该追求被圣灵充满,只要你渴慕神的话,用信心祈求并且完全打开自己,接受圣灵、接受方言,在生活中顺服圣灵的带领。那么你就可以被圣灵充满。

## 神的本性

「约翰一书4:7-13」亲爱的弟兄啊,我们应当彼此相爱,因为爱是从神来的。凡有爱心的,都是由神而生,并且认识神。没有爱心的,就不认识神,因为神就是爱。神差遣祂独生子到世间来,使我们藉着祂得生,神爱我们的心在此就显明了。不是我们爱神,乃是神爱我们,差祂的儿子为我们的罪作了挽回祭,这就是爱了。亲爱的弟兄啊,神既是这样爱我们,我们也当彼此相爱。……神将祂的灵赐给我们,从此就知道我们是住在祂里面,祂也住在我们里面。

神的本性就是爱。从天父创造我们,制订一个伟大的救赎计划,到耶稣基督为我们钉死在十字架上,承担我们的罪,到圣灵内住在我们里面,成全耶稣基督的工作。祂所做的一切,都是因为祂爱我们,想从黑暗中赎回我们,让我们能重回光明的世界,并和祂恢复信任的关系。

所以,我们需知,我们的得救来之不易,是基督耶稣以生命为代价换来的。我们需要好好爱神、爱教会、爱彼此,活出祂的爱,渴慕祂的话语,主动与神沟通。 这就是爱神最好的方式。

圣父 创造我们、制订伟大的救赎计划 **爱** 圣子 圣灵 替我们受死、开辟 得救的唯一道路

#### 讨论

- 1. 请描述圣父、圣子、圣灵之间的关系?
- 2. 你相信耶稣基督为你也付了罪的代价吗?你相信圣灵已经在你里面了吗?
- 3. 在生活中,你打算怎样与圣灵相处?请举例。
- 4. 你准备好接受圣灵的洗了吗?如果是,那么你可以做以下祷告:

## 亲爱的天父:

求祢用圣灵充满我,使我有祢完全的灵。主啊,我要有能力为祢做见证,我要从心灵深处赞美祢,勇敢地宣讲祢的话,我也渴慕方言。耶稣基督,我相信祢是施洗的,现在我求祢以灵为我施洗。圣灵,我愿意完全的敞开自己,接受祢的充满与带领。

感谢主,奉耶稣基督的名祷告,阿们!

#### 阅读:

请使用接下来一周的时间,阅读约翰福音4-6章,并记下你的亮光或疑惑。

# 第四课一认识教会

## 热身

- 1. 上周读经中有什么光亮和疑惑吗?
- 2. 在你的理解中,什么是教会?

## 认识教会

教会的存在是一项奥秘,虽然看上去就像是一些人的活动或者一座座建筑物,但事实上教会的存在与意义远超于此:

## 什么是教会?

虽然我们常常听见"去教会"这样的表达,但你知道吗,基督徒并不去"教会",教会也不是一座建筑或者组织?我们就是教会。

(阅读以下经文思考,圣经是如何描述教会的呢?)

「以弗所书2:19-22」这样,你们不再作外人和客旅,是与圣徒同国,是神家里的人了。并且被建造在使徒和先知的根基上,有基督耶稣自己为房角石,各(或作"全")房靠祂联络得合式,渐渐成为主的圣殿。你们也靠他同被建造,成为神藉着圣灵居住的所在。

「哥林多前书12:27」你们就是基督的身子,并且各自作肢体。

教会不是一座建筑物,而是被耶稣基督的血所赎回的一群人。教会就是基督的身子,神通过教会进入世界,并且每个基督徒在教会中按照神赐予的能力,各

自在合适的位置上作肢体。

「马太福音18: 20」"因为无论在哪里,有两三个人奉我的名聚会,那里就有我 在他们中间。"

既然教会不是一座固定的建筑物,那么我们到哪里教会就会到哪里。所以, 当你和你的属灵伙伴,在咖啡馆中、学校中、家里,一起读经、学习、祷告和敬拜的 时候,就是把教会带到了那里。

#### 教会是如何开始的?

「路加福音24:47-49」"并且人要奉祂的名传悔改、赦罪的道,从耶路撒冷起直 传到万邦。你们(基督徒)就是这些事的见证。我要将我父所应许的降在你们身 上,你们要在城里等候,直到你们领受从上头来的能力。"

耶稣是真理的种子,撒在了地上,就有了教会。

当耶稣被钉死在十字架上,魔鬼欢腾了,以为他胜过了神,但是牠不知道的 是,耶稣会在三天后复活,并且世上不再只有一个耶稣,而是有干干万万个耶稣。

因为基督将祂的权柄给了凡信祂的人(基督徒),所以我们在属灵的领域都可以使用与祂一样的能力。而且当基督升天后,圣灵来到了我们里面,神的意念与我们的意念就得以紧密相连。初代基督徒们就开始奉耶稣基督的名传福音、聚会、医治、赶鬼等等,教会就这样产生了。所以教会就是活着的基督,在各个时代中使用着耶稣的名里所含有的所有权柄,抑制和败坏魔鬼的作为。

## 如今是谁在带领教会呢?是牧师吗?

不管教会的大小,只要是耶稣宝血买了的一群人,就是耶稣在带领。

人担当不了人,也不能改变人,世界上没有完美的领袖,即使牧者也在跟随 基督耶稣。教会与世界团体最大的区别是,基督在带领和治理这个家。

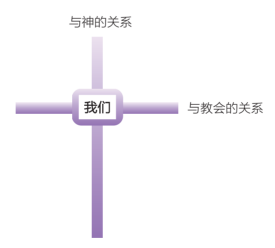
#### 教会在地上有什么职责呢?

基督将祂的权柄赐予我们,并不是让我们对于发生在世界上的事情默不作声的,相反我们有独一无二的职责,而且这些只有教会能做到:

- 为世界祷告,延缓世界的衰败,抑制魔鬼的作为
- 是神的身体,神的力量藉着教会触摸世界,在地上做工
- ●传福音到地极

#### 我们与教会的关系

虽然有人认为他们与神有一对一的关系就足够的,但事实上神并不想让我们在地上孤孤单单地活着,而是融入属灵的家庭中。就像十字架的结构一样,我们与神垂直的关系是非常重要的,同时我们与教会的横向关系也是必须的,这可以使我们更多了解并且体验到神的信实。



在家庭中,我们互相了解、接受、归属。但这些都不是自动发生的,在属灵家庭中也一样。教会中充满着和你我一样不完美的人,我们需要在关系中彼此接纳、原谅、欣赏,一起体会喜悦、一起渡过难关,这样才能让你真正接受到你的属灵家庭对你的爱与祝福。从另一方面说,属灵的家庭生活,会让你在关系中成长。它会揭示出那些你不擅长给予爱或接受爱的领域,然后帮助你在这些领域中让

爱更通畅地流动,这也许是一个伴随着挣扎的过程,但只要你坚持下去,就会品尝到成长的甜美果实。

(阅读以下经文并且思考,圣经中是怎样描述我们每一个人的重要性的?)

「哥林多前书12:14-20」身子原不是一个肢体,乃是许多肢体。设若脚说:"我不是手,所以不属乎身子;"它不能因此就不属乎身子;设若耳说:"我不是眼,所以不属乎身子;"它也不能因此就不属乎身子。若全身是眼,从哪里听声呢?若全身是耳,从哪里闻味呢?但如今神随自己的意思把肢体俱各安排在身上了。若都是一个肢体,身子在哪里呢?但如今肢体是多的,身子却是一个。

我们都是基督的肢体并且每个人的天赋与职责不同,在适合自己的位置上发挥作用。我们与教会是一体的,不用去嫉妒别人的成就,而是要作为弟兄或姊妹去祝福那人,因为他/她荣耀的不是自己,乃是神。

但当肢体离开身体就无法实现它应有的价值与能力。就像一支正在绽放的花朵,被剪下枝头,就会慢慢枯萎。所以,当你加入了一个属灵家庭,不要轻易离开,神将你带领到一个教会是有原因的,在这里你不仅会收获一群属灵的家人,还会发现你的意义与目的。更有趣的是,当你更深地拥抱教会的使命,你自己的生命也将变得具有永恒的价值,而目你个人生命的呼召也将变得越来越清晰。

## 如何选择教会?

## 完美的教会存在吗?

虽然我们都希望找到一个完美的教会,但是完美的教会是不存在的,因为教会里的人,都和你一样不完美,有各种各样的问题,所以也会有一些矛盾和伤心。但与世界上的团体不同,当我们注目看耶稣时,每个人都越来越像耶稣,教会就是这样一群不完美的人,凭着信心走在完美的道路上。

虽然无法找到完美的教会,但我们可以拥抱神把我们引导去的教会,并与教会一起成长,不因为事情变得艰难而轻易离开。也许你在教会中会听见有人在论断,不要效法或者加入,因为教会是建立在神的真理上的,不是世界的文化上。你需要智慧地为他们祷告,为教会弟兄姊妹间的合一祷告,并且牢记是基督在治理

神的家,所以教会永远得胜。

#### 我们来到教会寻求的是什么呢?是感觉吗,友情吗,归属感吗?

都不是,我们首要寻求的是神。所以选择教会就不是凭借感觉好、关系好或者团契好来决定的,虽然这些也很重要,而是这个教会是否是建立在真理上。如果一个教会虽然小,但是深深扎根在神的真理中,那么随着时间,它将不断被神使用,不断壮大。反之,如果一个教会规模很大,但在真理上走岔了路,那么它也将随着时间而消失。所以当神带领你来到扎根在真理上的教会,就把它当做自己的家,积极参与其中。

#### 积极参与教会是什么样子呢?

它不仅仅是听听讲道或者唱唱歌,这些你自己一个人的时候就可以做。而最重要的是,拥抱教会家庭生活。这包括积极参与教会的属灵课程(让你能不断成长),分享你的所感所想(建立美好关系),也包括用你的时间、才能、财富帮助教会实现它的使命与异象。你对任何地方归属感的深厚都取决于你对它投入了多少。

## 「马太福音6:21」因为你的财宝在哪里,你的心也在那里。

当你把时间、才能、财富放在教会,你的心也就在神的家里了,而神不会让你落空。

## 怎样长期与教会建立信赖的关系呢? 以下是一些小贴士:

- 与其他弟兄姊妹建立深入的关系,不是浮于表面,而是有真实的交流,在一起花有质量的时间「希伯来书10:24」又要彼此相顾,激发爱心,勉励行善。
  - 不要把世界的风俗带入教会,这只会引起纷争和被蒙蔽的心,会伤害彼此。
- 不要仅仅与和你相似的人交流,学会对与不同文化、性格、年龄的人给予爱和接受爱,这将大大祝福你自己。
  - 顺服跟随你的牧者,但不要走入极度崇拜或者极度怀疑的歧途,而是对于他

们的付出给以感恩与支持——「希伯来书13:7」从前引导你们、传神之道给你们的人,你们要想念他们,效法他们的信心,留心看他们为人的结局。

「玛拉基书3:10」万军之耶和华说:"你们要将当纳的十分之一全然送入仓库,使我家有粮,以此试试我是否为你们敞开天上的窗户,倾福于你们,甚至无处可容。"

对于刚刚重生得救的你,奉献这个概念可能很陌生。奉献并不是一个宗教行为,事实上,这是一个约定,也是一种爱的表达。神与我们约定,收获的十分之一"奉献"给神。就像你很爱你的孩子,在生活中供应他的所有需要,你们约定父母生日那天孩子要准备一份礼物作为爱的表达一样,礼物是什么其实父母并不看重,甚至买礼物的钱也是来自父母,但这是一份爱的心意与见证。同样的,我们所有获得的财富、能力、资源,其实都是神创造的。神需要我们的奉献吗?神并不需要,再大的财富放在神面前也是小的。但神珍视我们爱祂的心。当我们奉献的时候,就是在说"神,我爱你。"而神会更多祝福你,甚至多到"无处可容"。

但对于奉献你可能依然挣扎,因为世界一直告诉我们"钱是我努力赚的,当然是我的,为什要给神"或者"我自己使用都不够,怎么给"。我们知道宇宙万物,包括我们的生命,都是上帝创造的,也都属于上帝。努力工作是人的本份,有丰足安定的生活却是上帝的恩典,而神的恩典绝不会不够,而是丰盛有余的。

## 「哥林多后书9:6」少种的少收,多种的多收,这话是真的。

更奇妙的是,神国的财富运作法则是"少种的少收,多种的多收",当你给予的越多,你收获的也将越多,反之,若我们什么也不愿意给予,其实是贫穷的意念困扰着我们,结果我们的收获也会枯竭。施比受更为有福。水只有不断流动,才能成为活水,财富如果只为己用,就像是没有出口的水井,更容易腐败。

除此之外,你的奉献也是你拥抱教会的表现,实现更高意义的方法。它使神的家可以正常运转,牧者可以安心讲道,事工可以触摸更多灵魂,工人有经济来

源,需要资助的人得到帮助……也就是说,奉献拥有着永恒价值,它是分配使用在上帝所吩咐的用处上,用在有需要的人身上。

#### 那我们要奉献多少呢?

圣经说:"不要作难,不要勉强,因为捐得乐意的人是神所喜爱的。"「哥林多后书9:7」奉献是甘心乐意的。教会就是上帝的家,也是我们自己的家,十分之一当送到教会。你要首先奉献给你自己委身的教会,然后也可以凭感动奉献给福音机构、事工组织或者别的教会,但一定要用到神国度的工作上。除十一奉献外,还可以做感恩奉献、事工奉献、建堂奉献等等。

如果我没有收入需要奉献吗?

如果你的经济已经无法让你正常生活,那么你需要先照顾自己的生活所需,并且告诉教会需要帮助。上帝是我们的天父,没有一个父亲愿意自己的孩子挨饿来给自己买礼物,这绝不是上帝的心意。但如果你的生活有保障,有零花钱,即使是学生或者小孩子,也鼓励你奉献,因为这个习惯将让你受益终生。如果你有\$10的生活费,就可以拿出\$1给神,不在于多少,在于你的爱心与顺服。不要错失这种得着祝福的机会。

## 总结

教会不是一座建筑物,我们就是教会。如今是基督在带领教会,而教会有独一无二的权柄与职责。我们不仅需要与神有一对一的关系,也需要与教会连接,成为健康的肢体,拥抱教会的使命。而完美的教会是不存在的,我们需要寻找扎根在真理上的教会,然后与它一同成长,积极参与属灵家庭生活,与教会弟兄姊妹建立信赖的关系也将大大祝福你。奉献是我们表达对神爱的方式,我们每个人都可以喜悦地奉献。

#### 讨论

- 1. 你愿意真心加入神带领你去到的教会吗?有什么可能成为你持续参与教会的阻碍?什么可以帮助你跨过这些阻碍?
- 2. 今天学习了很多关于神的家的内容,对于你而言,积极参与属灵家庭生活又是怎样的?你会采取哪些行动?
- 3. 你认同神国的财富法则吗?愿意从现在开始十一奉献吗?
- 4. 为彼此的教会生活祷告。

#### 阅读:

本周请阅读约翰福音7-9章,并记下你的亮光或疑惑。

# 第五课一成为好的土壤

## 热身

- 1. 上周读经中有什么疑惑吗?
- 2. 你认为在主里持续健康成长的关键是什么?什么会影响你与神的关系?

## 四种土壤

耶稣讲道的时候是怎样的气氛呢?是严肃、枯燥、高深莫测的吗?

不,正好相反,耶稣让听不懂的能听懂,让无趣的变得有趣。虽然祂已经有一切智慧,但祂并不高高在上,反而用非常贴近我们生活的例子来揭示真理。圣经中记载了很多耶稣用比喻的方式讲道的例子。使用比喻并非是想隐藏真理,而是将一种现阶段还不理解的真理,通过比喻揭示出来,就像我们小时候读寓言故事一样。

在加利利海边,面对一群以耕种为生的农夫,耶稣做了一个撒种的比喻:种子代表福音、人的心就是土壤。种子都是一样的,但落在不同的土壤里,会有不同的结果。



让我们一起来了解经文中说的4种土壤的特征,并思考:你是哪种土壤呢?

「马可福音4:1」耶稣又在海边教训人。有许多人到祂那里聚集,祂只得上船坐下。船在海里,众人都靠近海,站在岸上。

当时有非常多的人想听耶稣讲道,从附近各个村落赶来,人数多到什么地步呢?多到房子装不下,空地也不够用,耶稣只能上船到海湾处,而人们就可以从三面沿着海岸,围城半圈,都能清楚地听见耶稣的声音。就像图中所显示的一样(照片展示的是现在的加利利海岸线,虽然并非历史中原本的位置,但可以帮我们理解当时的状



况)。面对人海与麦田,耶稣开始讲道,海风将祂的声音送出去。

「马可福音 4:2-9」耶稣就用比喻教训他们许多道理。在教训之间,对他们说: "你们听啊!有一个撒种的出去撒种。撒的时候,有落在路旁的,飞鸟来吃尽了; 有落在土浅石头地上的,土既不深,发苗最快,日头出来一晒,因为没有根,就 枯干了;有落在荆棘里的,荆棘长起来,把它挤住了,就不结实;又有落在好土 里的,就发生长大,结实有三十倍的,有六十倍的,有一百倍的。"又说:"有耳可 听的,就应当听。"



#### 类型一:路旁的土壤

农夫为了不踩坏整理好的土地,就会绕着田地的外围走,慢慢地那里的土就变得更紧更硬,从而变成一条小路。就算有些种子撒到了路旁,由于地面太硬了,也无法生根发芽,很快就会被飞来的野鸟叼走。

有的人心里刚硬,并且已经被世界上的东西填满了,没有位置留给神,所以就算听到了福音,但也不会在意。「马太福音3:19」(飞鸟就是恶者,魔鬼撒旦,害怕人得救,就会马上把福音的种子从人的心里夺走。比如使用生活中出现的诱惑或者危机,把人的焦点马上转移,让人忘记福音。)

#### 类型二:石头地

农夫们为了标记各自土地的边界,就会堆起边界石。石头上的土是被风吹来的,薄薄一层,虽然种子能发芽,却长不大。

就像有人初听福音,能很快接受,但是他们的相信没有根基,随着时间流逝,当生活变得困难(疾病、失业、亲人离开等等),面对别有用心的人的挑唆,他们可能选择放弃福音,然后怀着对上帝的怨恨离开。没有根基的信心就像风雨中石头地里的幼苗,很快会死去。

#### 类型二:荆棘地

一些没有被打理的地上会自动生长各种野草和荆棘,当有种子落下去了,就 会有各种野草和它争抢养分,水源、阳光,甚者缠住、勒住它,让它无法健康生长。

就像有些人的心中,信主之后,却还被各样别的事情充满。他们既想听更多福音,又想把时间、精力花在很多其他事情上,而这些事情就会夺去你生命的养分,让你原本可以健康长大的灵与信心,只能处于虚弱的状态。这包括金钱、地位、容貌、面子、肉体的享受等等,甚至也包括一些我们从前看起来好的事情(兴趣爱好、父母儿女、事业义工等等),但当这些事情被我们放到了神的前面,它们就变成了荆棘。

#### 类型四:好的土壤

好的土壤不仅能让种子长大,每年结的果实还能不断增多。

就像你用生命去追寻神的道,当你听到了真理与智慧,就开始行动,行动就能把好的结果不断地带出来。开始行动!行动意味着你认同神的话,愿意活出祂的真理,而神也会更多向你彰显祝福与奥秘。不要只是每周日来教会听道、聚会,一时激动,然后回家后,又过回以前的日子。

成为好的土壤的秘诀就在于听且行!我们的行动会带出真正的结果。希伯来语中的听是"Shema",它不仅有听的意思,同时也是指听从、顺服、服从。所以在第9节中说的"有耳可听(Shema)的,就应当听(Shama)!",是指我们听且顺服地去行动。

#### 讨论:

#### 现在的你是什么十壤呢?你愿意成为好的十壤吗?

愿意做好的土壤是一次性的决定——我们决定从现在开始把神放在生命的第一位(祂值得),并且顺服听从(听且行)神的教导。而成为好的土壤是一个过程,在这个过程中,需要良好的属灵生活习惯来坚固我们。

## 良好的属灵生活习惯

就像刷牙能让我们保持口腔健康一样,良好的属灵生活习惯会让我们灵魂保持兴盛,灵的土壤越来越肥沃,也会让我们在生活中避免很多不必要的痛苦经历。

#### 1. 固定祷告

刚刚信主的你,祷告时可能磕磕绊绊地还不知如何表达,就像婴儿学语,说得多了就自然会了。所以可以每天在一个固定的时间与场所(例如卧室)进行祷告,时间可以由短短的5分钟开始,慢慢变长。当你习惯后,一到那个时间、地点,就会很快进到深度属灵状态,与神交流。耶稣也会常常在白天讲完道后,独自来到旷野祷告,这是她与天父亲近的时间。

#### 2. 每日读经

你可以在每日祷告结束后安排一个读经时间,或者在早上,一切还没有发生的时候在圣经中与神首先见个面。也许开始的时候有很多不理解的内容,不用在意,继续往下读。初次读经的目的不在于完全理解,而在于知道历史上都发生了什么,并且了解神的心意。建议大家从新约四福音书开始读起,当看到其中有宣告的话语时,替换上自己的名字,也来宣告。例如,你可以用以弗所书3:17这样宣告:使基督因我的信住在我心里,叫我的爱心有根有基。

#### 3. 每周聚会

你可以在聚会开始前,提前一点儿到,和大家打招呼,聊一聊最近的生活。在唱赞美诗歌的时候,跟着一起唱。听讲道时,随手记下你的启示。结束后不要急着走,而是和其他弟兄姊妹交流你的听道心得,或者跟你的团契小组有些互动。

#### 4. 写日记

你跟神在一起的每一天都是新的,随时记录下你的新发现,也许是你听到神 跟你说的一句话、读经时的一个亮点、你听到一个有启发的见证、祷告得到了回 应、看见一个异象……每天记录一点点,就是你与神珍贵的相爱的故事。

### 5. 听赞美诗歌

赞美诗歌不应该只出现在教会,而是需要融入你的生活,从现在起,把你的歌单更换一新吧!你仍可以听世界的音乐,但这样就是在心里给荆棘留了位置。现代赞美诗歌并不老派,当你去搜索"现代赞美歌曲",会发现它们的旋律和流行音乐很像(有R&B、说唱、乡村、爵士等等),歌词还能喂养你的灵。问问你的属灵带领长辈,他们推荐什么歌曲。如果你急需一些好歌,我们推荐Hillsong Worship,Bethel Music,Elevation Worship,Upper Room,如果你有孩子,也可以听一听这些乐队的儿童赞美诗歌以及 Gateway Kids Worship。

## 受洗: 听从的表现

成为好的土壤核心就是"听且行",而受洗被视为新圣徒生命的第一步,是对于自己信主所发出的一个公开宣言。

#### 受洗的含义

「使徒行传2:38」你们各人要悔改,奉耶稣基督的名受洗,叫你们的罪得赦,就必领受所赐的圣灵。

就像耶稣为我们而死、进入地狱,又为我们而复活、回到人间一样,受洗代表着我们与耶稣基督同埋葬(悔改)又同复活(新生)。当我们沉入水中时,意味着旧有的生命被埋葬,以后的生活将不会被过去所定义,已经与耶稣同死了。当我们被人从水中托起来,就像同基督一起复活,意味着我们拥抱了新的生命、力量、想法、权柄、将来……

除了沉浸式洗礼外,还有点水式洗礼,两种含义与果效相同。

如果你真心爱主,决心以后过一个全新的生活,就受洗吧!因为这是你对神的公开表白。

#### 你准备好受洗了吗?

当你决定跟爱的人结婚时,婚礼就是你们公开的典礼,在众人面前许下一生的诺言。洗礼也是同样的,当你内心决定一生爱主的时候,就可以受洗了。奇妙的是,洗礼就好像是把葬礼、新生和婚礼一次性完成了一样。

为什么洗礼是公开的呢?阅读马太福音10:32

如今有些人奉行不婚主义,或者不举办婚礼,认为这些并不必要。但当我们把私下的承诺变成公开的誓言时,很多事情都会不一样了,意味着不给自己留反悔的地步,是一种决心与信心的体现。

「马可福音16:16」信而受洗的必然得救……

「使徒行传22:16」现在你为什么耽延呢?起来!求告祂的名受洗。

不要误认为,只有等自己属灵生命够成熟了,才有资格受洗。相反,接受洗礼是你走向成熟的第一步。时间本身并不能让你成熟,顺服神的话语才能让我们成长。信主之后渴望受洗,是很正常的,因为人从根本上就渴望更深认识主。

因此,如果你真心跟随主耶稣基督,真心爱祂,你就已经准备好受洗了!

#### 受洗之后

往往受洗之后,我们与神的关系会更加亲密,更容易感受到圣灵的带领,有的弟兄姊妹还会获得一些属灵恩赐,比如能够说方言、看见异象等等。这是一个属灵成长的黄金时期,大家要珍惜这段时光,可以进入教会的属灵课程、加入团契、查经小组,甚至开始做教会义工,这些能帮助你持续稳定地成长,让我们每日的生活更有活力与盼望!

此外,受洗后,我们就可以定期领受圣餐。

「哥林多前书11:23-26」我当日传给你们的,原是从主领受的,就是主耶稣被卖的那一夜,拿起饼来,祝谢了,就掰开,说:"这是我的身体,为你们舍的。你们应当如此行,为的是记念我。"饭后,也照样拿起杯来,说:"这杯是用我的血所立的新约。你们每逢喝的时候,要如此行,为的是记念我。"你们每逢吃这饼,喝这杯,是表明主的死,直等到祂来。

圣餐是为了记念基督,就像结婚纪念日一样,感谢主为我们所做的一切,感谢救恩:同时,也是代表着我们与耶稣基督的约(新约)与合一。

#### 讨论

- 1. 你认为好的土壤的核心是什么?在你的生活中,哪些方面需要改变才能成为好的土壤呢?
- 2. 从这周就开始建立一个新的属灵习惯吧!选择一个,写下你的计划,然后与小组分享。在你软弱难以坚持时,大家会成为你的帮助。
- 3. 你准备好受洗了吗?在你受洗的时候,你想脱离哪些错误的想法、行为、习惯或者偶像,把它们留在水里呢?
- 4. 为彼此能够成为好的土壤来祷告。

#### 实践:

当你受洗的时候,你会讲到你信主的见证,这是个很好的机会,去练习怎样与其他人分享你爱耶稣并跟从祂的经历,从而养成一种喜爱与人分享耶稣的习惯。分享你的经历只需几分钟,但这确实是非常有力的福音确据。请你通过回答以下问题,整理出一份你的信主见证,然后不停地练习说,直到你可以在3分钟内说完。

- 1. 信主前——在还没有跟从耶稣以前,你的生活时怎样的?
- 2. 信主的经过—— 你是怎样决定相信并跟随基督耶稣的?
- 3. 信主后——现在对你来说,耶稣是谁?她怎样改变了你的生命和未来?

#### 阅读:

本周请大家阅读约翰福音10-12章,并记下你的亮光或疑惑。

## 第六课 一条新的法则

## 热身

- 1. 上周读经中有什么亮光或者疑惑吗?
- 2. 你认为在面对生活的挑战时,我们可以如何使用信心?

## 信心的法则

让我们来看一位传道人的经历:

有一位年长的弟兄患有风湿30年了,在这位传道人为他按手祷告后,主医治了他。八个月后,传道人又遇到了这位弟兄,正巧他正困难地从下蹲的姿势挺起背来,他感到一阵疼痛,说到:"哎哟,我的风湿又回来了。"传道人对他说:"我相信主已经医治了你。"但他回答:"我也以为主医治了我,我这八个月都没疼过,但是你看,现在疼痛又回来了。"

为什么病症在传道人奉基督的名祷告后消失了,而八个月后疼痛又回来了呢?难道医治是有时效性的吗?

并不是,神的医治不是止疼片(需要定期服用),在祷告时神就已经从根本上 把疾病从这位弟兄的身体中驱赶了出去。而这位弟兄在第一次疼痛时就说:"我 以为我已经得了医治,但可能并没有。"这样就是向魔鬼敞开了门,以至于他可以 再次攻击你。在我们信主后,需要继续用信心来坚固自己的心,抵挡魔鬼的作为。

「以弗所书6:16」此外,又拿着信德当做藤牌,可以灭尽那恶者一切的火箭;

信心就是我们的盾牌。什么是盾牌?就是可以抵挡敌人的攻击。

在你信主后,你的心眼就被打开,能看清仇敌的攻击,当生活因撒旦的作为

受到波折,如果不知道如何运用信心,我们只能被动挨打。而这样的生活绝不是你想要的,也不是基督徒们应该过的!就像这位弟兄,明明已经被医治了,却因为怀疑,放下了信心的盾牌,让敌人有机可乘。

那么我们要怎样才能不走这位弟兄的老路呢?在面对魔鬼仇敌的攻击时,如何让魔鬼害怕逃跑呢?如何让神的应许在我们生命中实现呢?这都与信心的法则有关。

#### 这条信心的法则就是:心里相信,口里承认,事情就这样成了。

在你重生得救前,是无法使用这条法则的,因为你的灵与神隔绝;现在你已经拥有了神子女的身份,就应该使用这条法则,活出尊贵丰盛的生命。

让我们更深入的了解什么是"心里相信"和"口里承认"。

## 真实的信心

「罗马书4:17-21」亚伯拉罕所信的,是那叫死人复活、使无变为有的神,他在主面前作我们世人的父。如经上所记:"我已经立你做多国的父。"他在无可指望的时候,因信仍有指望,就得以做多国的父,正如先前所说:"你的后裔将要如此。"他将近百岁的时候,虽然想到自己的身体如同已死,撒拉的生育已经断绝,他的信心还是不软弱;并且仰望神的应许,总没有因不信,心里起疑惑,反倒因信,心里得坚固,将荣耀归给神。且满心相信神所应许的必能作成。

常识告诉我们,一个九十九岁的老翁与一个九十岁的老妇没有可能孕育孩子。但是亚伯拉罕欣然接受了神的应许,因为他知道在神没有难成的事。亚伯拉罕的信心是根据神的话,不是根据自己的感觉。他不相信自己的感觉或眼睛所看见的,也不相信他的感官和世俗的常理。他的信心只基于神的应许。

## 如何面对生活中超出我们控制范围的事呢?

在我们的生活中,会面对很多结果超出我们控制的事情,比如找工作时是否能找到一个自己喜爱又对口的职位、运营公司时投资是否有好的回报、恋爱时是否能和伴侣一直走下去、办理签证时是否能通过、亲人的手术是否能成功等等。

这些虽然超出了我们的控制范围,但依然在神的掌管之下,所以我们就可以运用信心的法则,得着祝福。

神给我们的祝福包括属灵的祝福(各种属灵恩赐), 肉身的祝福(健康与医治)及物质的祝福(经济丰裕)。而真正的让这些祝福体现在你的生活当中, 就需要一个媒介——真实的信心, 就如同亚伯拉罕得着他的祝福一样。

#### 正确使用信心

真实的信心不是基于眼见或者周遭的情况,而是基于圣经中神的话。

信心不是理性:如果你一定要看到些什么好的事情发生,再去相信,那就不是信心了,而是眼见与理性相结合的判断,正如你信主前所有做判断的方式一样,没有区别。在生活中,往往以理性行事是正确的,只要没有违背神的话。但当理性与神的话相违背的时候,行事便要按照神的话而不是理性了。按照理性而行,却不按照神的话而行,这是相信人过于相信神。

信心不是感觉: 当我们祷告后,如果感觉很好,就觉得神听见了,而感觉依然沮丧,就认为神没听到,甚至像那位有风湿疼的弟兄,怀疑神的医治离开了。这些建立在感觉上的想法,都不是信心。神听人的祈祷不是因为我们觉得祂会听,而是因为我们相信在圣经上记着: "……你们奉我的名,无论向父求什么,祂就赐给你们。"「约翰福音15:16」。

**信心不是希望:**有时基督徒祷告时说"我希望……",但这样的祷告其实是软弱无力的,希望并不是信心。"*信是所望之事的实底……"「希伯来书11:1」*希望不能带来事实,但信却将所希望的事情,变为事实。所以我们祷告时要说"我相信"。

「马可福音 11:23」"……他若心里不疑惑,只信他所说的必成,就必给他成了。"

真心相信神就是:无论物质的确据如何,只相信神的话。只有透过里面的人(灵人)相信,才能够使信心彰显在外面的人(肉身)身上。

接着开头的故事: 在那位弟兄又开始疼痛后,传道人借着神的话教会了他

关于使用信心抵挡魔鬼的方法。圣经上记着:"务要抵挡魔鬼,魔鬼就必离开你们逃跑了。"「雅各书4:7」然后那位传道人带领他做了祷告,之后所有的疼痛便离开了,再也没有复发。

## 舌头的力量

「马可福音11:23」我实在告诉你们:无论何人对这座山说: '你挪开此地,投 在海里!'他若心里不疑惑,只信他所说的必成,就必给他成了。

有时人们会走入一个误区,认为只要信就好了,说不说不重要。但圣经中不是这样写的。

"说"是一个非常重要的步骤:神创造天地时,也是"说有就有,命立就立"的 「阅读创世纪1:1-3」。当世界还是空虚混沌的时候,圣灵就存在了,但圣灵是什么时候开始工作的呢?是在神说、发出命令之后。所以我们作为神的儿女,也要使用这条法则,当我们"说"出来的时候,圣灵就开始为我们工作。

在第二次为那位得风湿的弟兄祷告医治的时候,他自己也开口祷告,然后他得了完全的医治。当你学会使用心里相信、口里承认的法则后,就不再需要依靠别人的祷告帮助,自己就可以信心宣告,圣灵就开始运作。

然而如果我们只是心里相信,这只是我们的一个念头,念头是无法发挥同等作用的,但当我们说出来,就对这个世界产生了影响,对肉眼看不到的灵的领域发出了作用,圣灵就开始工作。

请阅读马可福音4:35-39,耶稣是如何平息风浪的?

耶稣有着一切权柄,而祂也是使用"说"来平息风浪的。可见"说"的重要性。 从现在开始,让我们一起来操练这个法则:心里相信+口里承认。

「箴言18:21」生死在舌头的权下,喜爱它的,必吃它所结的果子。

我们的舌头掌握着生和死的权柄,当你说信心的话时,你的生活就会越活越明亮富足,反之亦然。

有时我们会受到过去习惯的影响,说出反对信心的话来"没有钱付房贷了,怎么办啊?""我的孩子就是不听我的话""我就是在这方面没天赋,学不会"……这样的说话的结果就是我们的生活真朝着这样的方向发展了,在经济、家庭关系、自我成长上都收到了压制,而更让人伤心的是,这些压制是我们自己造成的。

现在就让我们对着我们生命中,想要突破的领域说话"奉耶稣基督的名,我相信我是受祝福的人,凡我所做的事必成就,我有智慧与见识,我的身体不受任何疾病的影响,我的家庭有神的带领,我的孩子有爱心有行动,我在学习上有敏锐的思维……"让我们从现在开始"心里相信+口里承认",吃舌头下甜美的果实。

## 积极的等待

#### 相信、宣告、等待、成就——这就是应许实现的过程

相信与宣告是现在,而彰显需要一个等候的过程。

在我们使用真实的信心说出祷告/宣告的一瞬间,神就已经听见并且应许了,但因着自然界的阻拦,彰显这个应许需要一些时间。这就是为什么有时我们感觉要等待神的回应一样,事实上,神的回应是立马就完成了的,只是从灵的领域彰显到自然界的领域需要一个过程。例如你正在申请一个出国交换的机会,透过祷告神已经为你成就,于是你拿到了资格,但由于公司政策等原因需要等待这次交换的发生。(你在圣经中读到过哪些用信心等待神成就应许的事情呢?)

## 那么在等待的过程中,我们可以做些什么呢?

那就是持续喂养我们的灵,并且积极完成我们当做的部分。

持续喂养我们的灵可以让我们的信心坚定不动摇。而积极地完成我们当做的部分,是做好自己的部分,采取行动,不让应许因为我们的不作为而落空。

例如,你必须离开现在的住处,搬到另一个地方,找到合适一家人住的房子,

这件事涉及一家人的生活环境、经济条件、孩子的学习情况、公司距离、房子大小、贷款等等不确定的因素。通过信心的祷告与宣告,神就已经给你扫除了一切困难,并且预备了最合适的家,但是我们需要自己把它找到。我们的努力不是让事情成就,而是找到。看房子、联系房主,这就是我们该做的。若我们整天在房间里待着,而不去看,我们就得不着神的应许。

圣经中记载了很多耐心等候神的例子(如哈拿的祷告、但以理的等待),也记载了很多在中途自作聪明的例子(如罗得的选择、亚伯兰收纳夏甲)。为什么圣经要记录一些不好的例子呢?是让我们能了解人在做选择之后的结果,从中长见识、受教,好做出智慧的选择。

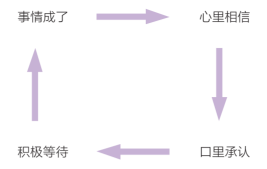
「诗篇 37:7-9」你当默然依靠耶和华,耐心等候祂。不要因那道路通达的和那恶谋成就的心怀不平。当止住怒气,离弃忿怒;不要心怀不平,以致作恶。因为作恶的必备剪除:唯有等候耶和华的必承受地土。

在我们等待的过程中,可能会看到不信的人用自己汲汲营营的方法达到目的,看似跑到我们前面去了。我们如何面对这样的情况?圣经中有清晰的教导:恶人的道路看似通达,但最终必将灭亡。所以我们不要模仿、也不要愤怒,不要用我们的小聪明做一些看似好的选择,继续做你的良心能平安的事情,而信实的神必完成祂的应许。

## 总结

让我们从现在起,使用信心的法则:心里相信+口里承认,事情就这样成了。 在等待神的应许彰显的过程中,持续喂养我们的灵,并且积极地完成我们当做的部分。

进入一个美好的循环,让我们活出得胜



#### 讨论

- 1. 你的信心是否是真实的信心,建立在神的话语上的呢?分享你使用真实信心的例子。
- 2. 在你生活中有哪些是需要使用信心的法则来突破的领域呢?请花点时间来祷告,并且写下这些领域,在接下来的一周中,每天使用信心的法则来宣告,看看生活会发生什么改变。
- 3. 你是否有等待神的经历?这对你而言困难吗?如果有困难,会是来自哪些方面呢?
- 4. 为彼此祷告在生活的各个方面都开始使用信心的法则。

#### 阅读:

本周请大家阅读约翰福音13-16章,并记下你的亮光和疑惑。

## 第七课 一个新的使命

## 热身

- 1. 上周读经中有什么疑惑或者亮光吗?
- 2. 你在帮助人认识耶稣的过程中有哪些有趣、神奇、困难的时刻呢?

## 我们的使命

作为基督徒我们很自然的会思考,我们生命的意义是什么呢?神正带领这个世界走向什么方向?魔鬼的结局是什么呢?

「马太福音28:18-20」耶稣进前来,对他们说:"天上地下所有的权柄都赐给我了。所以,你们要去,使万民作我的门徒,奉父、子、圣灵的名给他们施洗。凡我吩咐你们的,都教训他们遵守,我就常与你们同在,直到世界的末了。"

使万民做主的门徒,让人认识耶稣,这就是高过我们个人小目标的最高使命。无论是在你上班、学习、刷碗、开车、传福音的时候,我们都可以将上帝的国度带到人间。

这个世界终有一天会被审判,魔鬼将被扔到硫磺火湖里(启示录 10:10),神在地上建立祂爱的国度(启示录 21:1)。好消息是,神已经得胜。

### 为什么神不现在就审判魔鬼呢?

「彼得后书3:9」主所应许的尚未成就,有人以为祂是耽延,其实不是耽延,乃 是宽容你们,不愿有一人沉沦,乃愿人人都悔改。

如果神现在就审判魔鬼,那些有魔鬼的本性的罪人将被一同审判(诗篇1:5),包括我们不信主的家人和朋友,因为不信的人里面有魔鬼的本件。神爱世

人,不愿有一人沉沦,祂希望有更多的人与祂和好,所以在审判日来之前的这段时间,我们需要尽可能多地带人信主,让他们在审判日时,可以以公义的身份来到耶稣面前。

#### 我们要怎样将上帝的爱带到世界中来呢?

不是使用争辩或战争,而是去用行动展示祂的爱,用语言传递祂的爱。

当我们与家人、朋友、同事相处的时候,不要沉默不语地看着他们被魔鬼压制着,经历各种苦痛,最终遭受永远与神隔绝(灵的死亡)。现在的沉默不语,可能会成为我们一生的遗憾。面对这样的事实,你的心将会催促你,向他们开口去传福音。当我们得到主带来的平安和幸福,也不要忘记让更多的人有机会品尝到神带来的平安。

让我们行动起来!不管你是信主 10 年还是 10 分钟,你都有资格被上帝使用,带领人认识耶稣,改变他们的生命轨道。这个使命不但是我们生命的最高意义,也是我们的尊荣!

现在我们一起来走进神的心意,用神的视角来看看祂对我们的计划:

| 视角               | 阅读                   | 你的理解 |
|------------------|----------------------|------|
| 对不认识耶稣的人,神是什么感受? | 马太福音 18:12-14(走丢1只羊) |      |
| 神对于整个世界的计划是什么?   | 使徒行传 1:8(传到地极)       |      |
|                  | 启示录7:9(各族各民)         |      |
| 耶稣对门徒说的最初与最后一句话? | 马太福音4:19(得人如得鱼)      |      |
|                  | 马太福音28:18-20(万民做门徒)  |      |

## 使人做基督的门徒

门徒就是真正跟随基督耶稣的人。你不需要听到了呼召才开始传讲福音,而是在获得神的儿女这个身份的同时,就自动拥有了这个使命。这实际上是一个特

别让人安心的消息,因为从此,不管你在做什么,你的生命都有永恒的意义。在实际生活中,我们要如何帮助还不认识耶稣的人成为门徒呢?

#### 第一步:与耶稣坠入爱中

当我们满心爱慕着一个人时,我们就会情不自禁地与旁人说起到她/他。同样的,当我们与耶稣一同坠入爱中时,我们也会情不自禁地向其他人说起耶稣。如果你对于帮助别人成为门徒,感到害怕或者有被动心理的时候,就加深去爱耶稣吧,更加尊崇祂的意愿!然后,你就能自然地流露出你与耶稣真心实意的爱,并且关心他人,这也会成为你的一种生活方式。

#### 第二步:关心不认识耶稣的人

现在请你花点时间,写下你身边需要耶稣的人的名字,想着他们来继续学习接下来的内容。

去主动地与他们展开属灵对话的方法其实很简单,通过彼此分享三个故事就能做到:

- 他们的故事:问问他们有什么属灵背景/信仰(例如,你家庭信奉什么?你经历过属灵的事件吗?是否相信有更高力量的存在等?),尊重地聆听他们说的话。
- **你的故事**: 怀着谦卑的心, 根据他们的故事与你的故事中的共鸣点, 来分享你的信主经历(记得吗, 你曾经写过受洗时用的信主见证?可以使用它作为分享的基础)。
- **上帝的故事:** 当他们表现出有兴趣了解更多时,就使用福音卡片/材料,与他们分享基督的信息,并带领做决志祷告。

「罗马书10:14」然而人未曾信祂,怎能求祂呢?未曾听见祂,怎能信祂呢?没 有传道的,怎能听见呢?

有时基督徒会叹息"明明家人们经受的苦难就是源于魔鬼的压制,但他们就是不明白,只要信主了就好了"。但这样的叹息与责怪是无用的,若没有人对他们说过真实的神与救恩,他们就只能活在误解中,永远不认识神。

使用这三个故事作为起点,关心身边不认识耶稣的人。不要等到你觉得信心十足了,或者你认识他们很久了,又或者他们"看起来"准备好了,才开始跟他们分享。相反,每次与他们见面或者电话前,祷告神给你分享的机会与智慧,主动开启属灵话题。如果他们决定信主了,就可以到第三步,如果还没有,就持续关心他们。

要跟其他人分享耶稣,需要神给我们什么呢?阅读使徒行传4:29-31。

#### 第三步:持续引导

信主后帮助他人成为基督的门徒,需要我们愿意投入爱心与时间,你不能带领他们决志后就交给别人不管了。得人如得鱼(马太福音4:19),你捕的鱼,需要你与教会一同来处理与照顾它。

这其实也很简单。不管是在教会还是日常见面中,将你们的见面问候改为这三个问题:

- 你最近跟上帝的关系怎么样?
- 跟教会里的弟兄姊妹的关系怎样?
- 跟教会外,世界中的人关系怎样?

这三个问题其实是在回顾神给我们的爱的诫命:

「马太福音 22:37-40」耶稣对他说:"你要尽心、尽性、尽意,爱主你的神。这是诫命中的第一,且是最大的。其次也相仿,就是要爱人如己。这两条诫命是律法和先知一切道理的总纲。"

每周让自己有机会与人交流这三个问题,然后彼此祷告,灵就会自动成长。除此之外,也可以推荐他们学习初信成长,以及教会中的其他属灵的课程。

## 第四步:赋予新门徒带领的能力

一个传道士一天带领 1000 个人信主,和每个基督徒一年带领 1 个人信主,

#### 哪个更好呢?

要酝酿起一个基督文化,就不能只依靠个别人的力量,所有人都参与,才是更有果效的。2000年前,基督就是带领了一群普通人(渔夫、税吏等)成为门徒,没有一个是"专业人士",这些门徒在之后的几十年中将福音传开,就这样改变了人类的历史。

赋予新门徒带领能力的关键是什么?

「腓立比书3:17」 弟兄们,你们要一同效法我,也当留意看那些照我们榜样行的人。

关键就是示范与榜样。通过你的实际示范,例如使用第二步给一个朋友传福音,你带领的初信者们就会受到启发,然后慢慢地成长为新的带领者。鼓励他们使用自己的故事与已有的福音材料行动起来,就像你现在行动起来一样,并且给予他们及时的反馈与支持。每一个初信者都有潜力成长为一个有能力的带领者。

## 结尾

要记住,跟从耶稣不是在于行为上的完美,而是在于我们前行的方向。

在生活中我们都有挣扎,但随着我们在相信里继续顺服,就会发现,即使在 我们软弱的时候,神也是刚强的。从来就不是人拯救了人,耶稣是我们每一个人 生命故事里的唯一英雄。

这个世界的未来与希望,无法在经济、政治、教育、科技或者宗教中找到,相反,它取决于我们每一个平凡人,是否决定将自己的生命交托给神,同时立志于带领他人做基督的门徒。

神祝福你,你选择了一条行在祂爱与能力中的道路。属于你的神迹之旅已经开始!

#### 讨论

- 1. 如何能将大使命融入你的日常生活中呢?
- 2. 你对于与人分享耶稣感到困难或者挣扎吗?在你的挣扎中,你惧怕的是什么,而你有信心的是什么?为这件事祷告。
- 3. 现在你已经学完了"初信成长",接下来你要怎样持续成长,成为新的带领者呢?你可以参与到教会中哪些活动中去呢?问问神,你的下一步在哪儿。
- 4. 为彼此祷告活出我们的使命,领人做耶稣的门徒,以及下一步的持续成长。

#### 阅读:

本周请大家阅读约翰福音17-21章,并记下你的亮光和疑惑。

| 1 | 羽信成长 |
|---|------|
|   |      |
|   |      |
|   |      |
|   |      |
|   |      |
|   |      |
|   |      |
|   |      |
|   |      |
|   |      |
|   |      |
|   |      |
|   |      |
|   |      |
|   |      |
|   |      |
|   |      |
|   |      |
|   |      |
|   |      |

| 初信成长 |
|------|
|      |
|      |
|      |
|      |
|      |
|      |
|      |
|      |
|      |
|      |
|      |
|      |
|      |
|      |
|      |
|      |
|      |
|      |
|      |
|      |
|      |
|      |
|      |